
85

Das aktuelle
theologische Buch

◆ Höhne, Florian: Öffentliche Theologie. 
Begriffsgeschichte und Grundfragen (Öf-
fentliche Theologie 31). Evangelische Ver-
lagsanstalt, Leipzig 2015. (140) Pb. Euro 
19,80 (D) / Euro 20,40 (A) / CHF 26,90. ISBN 
978-3-374-04062-9.

◆ Höhne, Florian / van Oorschot, Frederike 
(Hg.): Grundtexte Öffentliche Theologie. 
Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2015. 
(232) Pb. Euro 28,00 (D) / Euro 28,80 (A) / 
CHF 36,90. ISBN 978-3-374-04043-8.

Florian Höhne, wissenschaftlicher Mitarbeiter 

am Lehrstuhl Systematische Theologie im 

Bereich Evangelische Theologie der Univer-

sität Bamberg, zeichnet für insgesamt drei 

Veröffentlichungen verantwortlich, die 2015 

erschienen sind und Öffentliche Theologie zum 

Thema haben. Seine 2013/14 an der Univer-

sität Erlangen-Nürnberg angenommene Dis-

sertation umfasst drei Teile, von denen der erste 

unter dem Titel Öffentliche Theologie. Begriffs-

geschichte und Grundfragen als Band 31 der von 

Heinrich Bedford-Strohm und Wolfgang Huber 

herausgegebenen Reihe Öffentliche Theologie 

erschienen ist; der zweite und dritte Teil sind als 

Band 32 unter dem Titel: Einer und alle. Perso-

nalisierung in den Medien als Herausforderung 

für eine Öffentliche Theologie der Kirche erschie-

nen. Darüber hinaus hat Höhne zusammen 

mit Frederike van Oorschot den Sammelband 

Grundtexte Öffentliche Theologie editiert. Der 

erste Teil zu Begriffsgeschichte und Grundfragen 

sowie die Grundtexte sind Gegenstand der vor-

liegenden Besprechung.1 

Die Begrifflichkeit Öffentliche Theologie 

hat sich, wenn auch bevorzugt im protestan-

tischen Segment christlicher Theologie, ein 

Heimatrecht verschafft und zwar in vielen Kon-

tinenten dieser Erde. Die Grundtexte des Sam-

melbands geben davon eindrücklich Zeugnis: 

Autorinnen und Autoren aus Nord- und Süd-

amerika, aus Europa, Südafrika, Ozeanien und 

1 Da aus zwei Werken zitiert wird, verwende ich die Abkürzungen „Grundfragen“ und „Texte“.

Asien ringen mit der von der jeweiligen Staats-

form sowie von geschichtlichen Verbindungen 

zur Mehrheitsreligion abhängigen Tendenz, 

„Religion (zunehmend) als Privatsache an[zu]

sehen und Theologie an den Rand [zu drän-

gen].“ (Grundfragen, 43). Dieses (welt-)um-

fassende und zugleich kontextsensible Theo-

logisieren, das nicht anders als ökumenisch sein 

kann (vgl. u. a. Grundfragen 113; Texte 137, 

221), laboriert allerdings an einem unüber-

sehbaren Defizit: „Eine interkontextuell ein-

heitliche, autoritative und für die Arbeit Öffent-

licher Theologie normative Definition existiert 

nicht […].“ (Grundfragen, 35; Hervorhebung 

A.T.) Die Herausgabe gut ausgewählter (und 

ins Deutsche übersetzter!) Grundtexte bestätigt 

dies und adelt zugleich Höhnes Anliegen, Be-

griffsgeschichte und Grundfragen der Öffent-

lichen Theologie systematisch zu erläutern. Da-

bei bewährt sich – wohl auch für die Leserin / 

den Leser und nicht nur für den Rezensenten – 

die Kombination aus überschaubarer systema-

tischer Bearbeitung (auf ca. 120 Seiten) und 

der Erschließung von Primärtexten (auf ca. 220 

Seiten); wo das eine (mindestens für römisch-

katholisch Sozialisierte) zu verdichtet ist, helfen 

die Grundtexte aus, und wo droht, aufgrund 

kontextspezifischer Detailfragen den Wald vor 

lauter Bäumen nicht mehr sehen zu können, 

orientieren Begriffsgeschichte und Grundfragen. 

Das harmonische Ineinandergreifen beider 

Bände verdankt sich freilich Florian Höhne, der 

einmal als Autor und einmal als Mitherausgeber 

fungierte. Die Auswahl der Text erfolgte nach 

den Kriterien „Rezeptionsbreite, Repräsentativi-

tät und das Recht der Ränder.“ (Texte, 9) Diese 

Kriterien, die m.E. erfüllt wurden, machen den 

Umstand wett, dass nur ein „winzige[r] Aus-

schnitt aus der weiter wachsenden Fülle von 

Texten zur Öffentlichen Theologie“ (Texte, 8) 

erfasst werden konnte.

Begriffsgeschichte und Grundfragen sind in 

insgesamt sieben Abschnitte untergliedert: auf 

ThPQ 164 (2016), 85 – 88



86

eine Einleitung (I: 11–13) folgt die Begriffsge-

schichte von Öffentlicher Theologie bzw. Public 

Theology (II: 15–33) – beide Begriffe werden 

von Höhne synonym verwendet (Grundfragen, 

12); eine Entstehungsgeschichte, die etwa zeit-

gleich in den USA und Deutschland einsetzt, 

fordert eine „systematische Annäherung“ (III: 

35–42), deren Resultat drei Grundfragen sind, 

die „als Prolegomena einer Öffentlichen Theo-

logie“ (Grundfragen, 41) gelten können. Auf 

die sozialethische Grundfrage (IV: 43–75), bei 

der die Öffentlichkeit der Öffentlichen Theo-

logie „aus der jeweiligen theologischen Tradi-

tion heraus begründbar sein“ soll (Grundfra-

gen, 74), folgt die fundamentaltheologische (V: 

77– 99), der es um die „Kommunikabilität“ von 

Glaubensaussagen geht (Grundfragen, 42). Die 

kirchentheoretische Grundfrage (VI: 101–124) 

analysiert die „öffentliche[] Rolle der Kirche 

und ihrer Sozialgestalt“ (Grundfragen, 101), 

bevor der Autor im Schlussteil (VII: 125–126) 

komprimierend zusammenfasst, was am Ende 

der Teile IV bis VI jeweils als „Ertragssiche-

rung“ festgehalten wurde.

Zuerst führt die Begriffsgeschichte (II) die 

Leserin / den Leser in die 1960er- und 1970er-

Jahre der USA. Das vom Soziologen Robert N. 

Bellah 1967 (wieder) aufgenommene Konzept 

einer civil religion war gedacht, um in einer 

Zeit gesellschaftlichen Wandels sowie vor dem 

Hintergrund eines (noch stark) christlichen 

Pluralismus identitätsstärkend und gegenüber 

dem Staat „ideologiekritisch[]“ (Grundfragen, 

18) zu wirken. Da sich das Konzept der civil 

religion, wie Bellah es verstanden wissen woll-

te, als zu kontrovers, weil uneindeutig erwiesen 

hat, schlug der Religionsgeschichtler Martin 

Marty 1974 zur besseren Differenzierbarkeit 

den Begriff der public theology vor. Diese hät-

te ein „gesellschafts- und ideologiekritisches 

Moment“ (Grundfragen, 19) im Unterschied 

zum identitätsbestärkenden Moment der civil 

religion. Nicht umsonst gilt Marty als einer der 

Gründungsväter Öffentlicher Theologie und so 

steht folgerichtig einer seiner zwei weichenstel-

lenden Texte von damals am Anfang der Grund-

texte (Texte, 17–35). Nach Ansicht Höhnes 

gibt es noch einen „zweiten ‚Gründungsvater‘“ 

(Grundfragen, 23) der amerikanischen public 

theology, nämlich den römisch-katholischen 

Theologen David Tracy. Infolgedessen hat auch 

Tracys Text von 1981 – Eine Verteidigung des 

öffentlichen Charakters der Theologie – Eingang 

in die Grundtexte gefunden (Texte, 37–  49).

In Deutschland verortet Höhne den Aus-

gang der Öffentlichen Theologie bei Wolfgang 

Hubers Habilitationsschrift von 1973 „Kirche 

und Öffentlichkeit“. Dessen vorsichtiger Anstoß, 

mit dem Begriff des Öffentlichen das Diskurs-

feld der Neuen Politischen Theologie zu weiten, 

versandet zunächst. Zwanzig Jahre später, im 

zeitnahen Rückblick auf das Ende der DDR 

und auf die „Rolle der Kirche in der ‚friedlichen 

Revolution‘“ (Grundfragen, 29) tritt Huber als 

Hauptherausgeber einer Reihe in Erscheinung, 

die seither den programmatischen Titel „Öf-

fentliche Theologie“ trägt – so findet sich auch 

ein Beitrag Hubers in den Grundtexten (Texte, 

199 – 209). Wolfgang Vögeles Dissertation von 

1994 grenzt Öffentliche Theologie „gegen die 

Politische Theologie […]“ ab, da sie nicht auf 

die „prinzipielle Kritik der gesellschaftlichen 

Verhältnisse“ abziele (Grundfragen, 29). Dass 

diese Abgrenzung so strikt nicht gedacht sein 

konnte, lässt sich daran erkennen, dass sich der 

Politische Theologe Jürgen Moltmann seit 1997 

ebenfalls des Begriffs der Öffentlichen Theo-

logie bedient (vgl. Grundfragen, 30; Texte, 197), 

wohl nicht, um damit das Anliegen der neuen 

Politischen Theologie zu verabschieden.

Es scheint zuzutreffen, dass die Begriffs-

geschichten (in den USA verquickt mit der civil 

religion; in Deutschland in Auseinandersetzung 

mit der neuen Politischen Theologie) für die 

Definitionsunschärfe der Öffentlichen Theo-

logie mitverantwortlich zeichnen (vgl. Grund-

fragen, 24). Als globales und kontextsensibles 

Phänomen wird zwar „von Öffentlicher Theo-

logie […] im Plural zu sprechen sein“ (Grund-

fragen, 35), nichtsdestotrotz bedarf es einer – in 

diesem Fall – für den deutschsprachigen Kon-

text tauglichen „Arbeitsdefinition“. Wolfgang 

Vögeles hat sich nach Ansicht von Höhne im 

Sinne der Rezeptionsbreite bewährt: „Öffent-

liche Theologie ist die Reflexion des Wirkens 

und der Wirkungen des Christentums in die 

Öffentlichkeiten der Gesellschaft hinein; das 

schließt ein sowohl die Kritik und konstruktive 

Mitwirkung an allen Bemühungen der Kirchen, 

der Christen und Christinnen, dem eigenen Öf-

Das aktuelle theologische Buch



87

fentlichkeitsauftrag gerecht zu werden, als auch 

die orientierend-dialogische Partizipation an 

öffentlichen Debatten, die unter Bürgern und 

Bürgerinnen über Identitäten, Ziele, Aufgaben 

und Krisen dieser Gesellschaft geführt werden.“ 

(Grundfragen 36) Zu ergänzen wäre Vögeles 

Definition noch durch fünf Leitlinien, die 

Heinrich Bedford-Strohm verfasst hat und die 

in den Grundtexten nachzulesen sind: das öf-

fentliche Reden der Kirche muss in der Traditi-

on gegründet sein; ihr Reden muss zweisprachig 

(biblisch und vernunftbegründet) und sachge-

mäß (d. h. interdisziplinär) sein; weiters muss 

es kritisch-konstruktiv sowie – mit Blick auf 

den globalen Kontext – ökumenisch sein (Texte, 

217–221). Bedford-Strohms Leitlinien lassen es 

bereits vermuten: Öffentliche Theologie ist von 

„zwei Bezugsrichtungen“ (Grundfragen, 36) 

bestimmt, nämlich einerseits strukturell, wenn 

die Bedingungen und theoretischen Voraus-

setzungen Öffentlicher Theologie im Rahmen 

demokratischer Gesellschaften reflektiert wer-

den (interessant in diesem Zusammenhang 

der Beitrag des protestantischen Befreiungs-

theologen Rudolf von Sinner: Texte, 175  –194) 

und andererseits aktuell, wenn es um konkrete, 

meist individual- bzw. sozialethisch relevante 

Sachfragen geht, die in öffentlichen Foren dis-

kutiert werden und in denen die Kirche(n) 

vertreten sein soll(en). Dazu eine erläuternde 

Anmerkung: Während in der protestantischen 

Theologie Systematische Theologinnen und 

Theologen das Spektrum von Dogmatik (Fun-

damentaltheologie) und Ethik in einer Person 

bzw. in einem Lehrstuhl abdecken, ist dies in 

der katholischen Theologie nicht der Fall. Folg-

lich greift auch das Konzept einer Öffentlichen 

Theologie in der katholischen Theologie nicht 

in gleichem Maße: es gibt zwar sowohl in der 

katholischen Fundamentaltheologie (etwa Ed-

mund Arens) als auch in der katholischen So-

zialethik (etwa Hermann-Josef Große Kracht) 

Einzelne, die Teile ihres fachspezifischen Arbei-

tens mit dem Label Öffentliche Theologie ver-

sehen, allerdings häufig ohne Anschluss an die 

jeweils andere theologische Disziplin. Und ka-

tholische Theologen, die beide Fächer in einer 

Person vereinen können (etwa Hans-Joachim 

Höhn), greifen nicht auf die Begrifflichkeit Öf-

fentliche Theologie zu.

Die konfessionsbedingten Unterschie-

de stechen vor allem bei den sozialethischen 

(Grundfragen, 43 –75), fundamentaltheologi-

schen (ebd., 77–  99) und kirchentheoretischen 

(ebd., 101–124) Begründungen – von Höhne 

als Grundfragen formuliert – ins Auge. Die 

bzw. der römisch-katholisch sozialisierte Le-

serin / Leser wird bei diesen drei Abschnitten 

am meisten lernen können, wenn es etwa um 

Luthers „Zwei-Reiche-Lehre“ in Spannung zur 

Lehre von der „Königsherrschaft Christi“ sowie 

dem (neo-)calvinistischen Verständnis der „Ge-

meinen Gnade“ u. ä. geht (dazu Robert Bennes 

Beitrag in den Grundtexten: 89–104). Im Zen-

trum steht dabei die aus Sicht der Theologie 

zu klärende Frage: „Sollten – und wenn ja: wie 

und unter welchen Bedingungen – partikulare 

religiöse Traditionen in einer multireligiösen 

pluralen Gesellschaft Geltungsansprüche erhe-

ben, die über den Kreis ihrer eigenen Traditi-

onsanhänger hinausgehen?“ (Grundfragen, 44) 

Diese Frage tangiert gleichermaßen die Sozial-

philosophie wie die politische Philosophie, vor 

allem in der Auseinandersetzung mit dem po-

litischen Liberalismus. Der lutherische Theo-

loge und Harvard-Professor Ronald Thiemann 

(1946–2012) hat sich intensiv mit John Rawls 

auseinandergesetzt; Thiemann resümiert 

treffend: „Die Entscheidungsträger, die ihren 

Abschluss an Orten wie der Harvard Business 

School oder dessen Kennedy School of Go-

vernment machen, gehören zu den am besten 

ausgebildeten Ökonomen und strategischen 

Planern in der Welt. Trotzdem fehlt es ihnen 

in beklagenswerter Weise an Gewandtheit in 

moralischen Anwendungsmöglichkeiten und 

im Umgang mit Grenzen der Macht, die ihnen 

ihre Ausbildung gibt. Gleichzeitig fehlt es den 

Abgängern unserer theologischen Seminare 

und Fakultäten in beklagenswerter Weise an 

Erfahrung in empirischen Studien, die für die 

Gestaltung gegenwärtiger Politik so entschei-

dend sind.“ (Texte, 85) Fundamentaltheologisch, 

meint Höhne, geht es darum, wie die (sozial-

ethisch)-theologischen Begründungen über 

Glaubens- und Konfessionsgrenzen hinaus 

kommunikabel sind. Wenn in diesem Teil (V) 

dem katholischen Theologen David Tracy, 

freilich immer in Auseinandersetzung mit pro-

testantischen Gegenpositionen, die mit der Yale 

Das aktuelle theologische Buch



88

University assoziiert werden (Hans Frei u. a.), 

viel Raum gegeben wird (Grundfragen, 84 – 92), 

so nicht zuletzt deshalb, weil Tracy Öffentliche 

Theologie als hermeneutische, also interpreta-

tive Theologie versteht: der Deutung bedürfen 

nicht nur Schrift und Tradition, sondern eben 

auch die Öffentlichkeiten der Gesellschaften 

in unterschiedlichen Kulturen. Kirchentheore-

tisch wird abschließend die Grundfrage gestellt 

(VI), „ob die je und je konkrete Sozialgestalt 

eine kritisch-konstruktive Praxis Öffentlicher 

Theologie ermöglicht – also dem Wesen der 

Öffentlichkeit der Theologie entspricht.“ 

(Grundfragen, 123) Die Rolle der Kirche in der 

Öffentlichkeit kann laut Höhne eine dreifache 

sein: sie ist (1) „hinter den Kulissen aktiv“ 

und unterstützt Menschen bei der öffentlichen 

Aushandlung von Problemen, sie tritt (2) als 

„Organisatorin oder Moderatorin“ von öffent-

lichen Diskussionen auf – gerade auch solcher, 

die sonst vielleicht nicht stattfinden könnten – 

oder sie ist (3) „als Institution selbst auf dem 

Podium“ (Grundfragen, 104). Diese Rollen sind 

nicht als Alternativen, sondern komplementär 

zu denken.

Es gelingt, so lässt sich resümieren, Florian 

Höhne in der Tat, wozu der erste Teil seiner 

Dissertation angetan war, nämlich „zu einer 

klareren Verwendung des Begriffs ‚Öffentliche 

Theologie‘ zu führen.“ (Grundfragen, 126) Die 

Grundtexte dazu zu lesen, empfiehlt sich, da in 

diesen die notwendige Kritik an Öffentlicher 

Theologie nicht ausgespart bleibt – und zu-

gleich der Horizont globalisiert wird. So meint 

etwa der Südafrikanische Theologe Tinyiko 

Maluleke über die Öffentliche Theologie: „[…] 

sie ist zu unschuldig, zu universal, schweigt zu 

Machtfragen, ist zu ausweichend, zu sehr auf 

Integration bedacht, zu postmodern (anstatt 

postkolonial), zu freundlich, zu städtisch, ro-

mantisch, bürgerlich.“ (Texte, 135) Diesen und 

ähnlichen Kritiken wird sich die Öffentliche 

Theologie weiterhin stellen müssen – öffentlich, 

versteht sich!

Linz Andreas Telser

Das aktuelle theologische Buch


